
Cahiers de la Villa Kérylos

Le rayonnement du sanctuaire de Saint-Michel au Mont Gargan
en Italie du Sud à l’époque médiévale
Giorgio Otranto

Citer ce document / Cite this document :

Otranto Giorgio. Le rayonnement du sanctuaire de Saint-Michel au Mont Gargan en Italie du Sud à l’époque médiévale .

In: Les sanctuaires et leur rayonnement dans le monde méditerranéen de l’antiquité à l’époque moderne. Actes du

20ème colloque de la Villa Kérylos à Beaulieu-sur-Mer les 9 et 10 octobre 2009. Paris : Académie des Inscriptions et

Belles-Lettres, 2010. pp. 323-357. (Cahiers de la Villa Kérylos, 21);

https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-6229_2010_act_21_1_1424

Fichier pdf généré le 18/12/2019

https://www.persee.fr
https://www.persee.fr/collection/keryl
https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-6229_2010_act_21_1_1424
https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-6229_2010_act_21_1_1424
https://www.persee.fr/authority/290974
https://www.persee.fr/doc/keryl_1275-6229_2010_act_21_1_1424


LE RAYONNEMENT
DU SANCTUAIRE DE SAINT-MICHEL 

AU MONT GARGAN EN ITALIE DU SUD
A L’ÉPOQUE MÉDIÉVALE*

Saint de tradition byzantine, l’archange Michel, fut vénéré à
partir du milieu du Ve siècle1 dans une grotte naturelle située au
sommet du Mont Gargan, siège de nombreux cultes païens, parmi
lesquels ceux de Calchas et de Podalyre2, le premier est un voyant
mentionné par Homère, et le second, est un médecin, deux des
caractéristiques de l’Archange.

Cet épisode de désaffectation païenne marque la naissance du
sanctuaire michaélique de Monte Sant’Angelo, considéré par Fer-
dinand Gregorovius (1821-1891) comme « la métropole du culte de
l’Archange en Occident »3 ; cette définition s’appuie sur une his-
toire longue de plus de quinze siècles, à l’origine d’un riche patri-
moine de foi, d’art et de culture qui ont fait du promontoire
garganique un des lieux privilégiés de la foi et de la dévotion popu-
laire de l’Europe médiévale.

Le sanctuaire du Gargan (fig. 1), toujours visité par de nom-
breux pèlerins, a certainement suscité la naissance de nombreux
lieux de culte michaéliques en Italie du Sud, et plus généralement
en Europe. Il faut évoquer la fameuse église du Mont Saint-Michel,
en Normandie, construite à partir de 708, à l’imitation du sanctuaire
des Pouilles, par Aubert, évêque d’Avranches, qui extruxit itaque

* A mon ami François Neveux.
1. G. Otranto, « Il “Liber de apparitione”, il santuario di san Michele sul Gargano e

i Longobardi del Ducato di Benevento », in Santuari e politica nel mondo antico, M. Sordi
éd., Milan, 1983, p. 239-240.

2. D. Lassandro, « Culti precristiani nella regione garganica », in Santuari e politica,
op. cit., p. 199-209.

3. Passeggiate in Campania e in Puglia, 1966, p. 260.



fabricam non culmine subtilitatis celsam sed in modum criptae
rotundam, centum, ut estimatur, hominum capacem, illius in monte
Gargani volens exequare formam4. Désirant ensuite doter son église
de reliques provenant du Gargan, Aubert envoya en Pouilles des
fratres, qui furent bien accueillis par l’abbé du lieu. Après avoir
écouté leur requête, l’abbé leur donna, d’après ce que nous rapporte
le texte de la Revelatio ecclesiae santi Michaelis Archangelis in
monte Tumba (= Revelatio), un fragment du manteau rouge que
l’Archange avait déposé sur l’autel du sanctuaire apulien et un
fragment du rocher sur lequel il s’était posé lors d’une de ses appa-
ritions (fig. 2). Ces reliques, ou pignora, comme l’indique clairement
la Revelatio, devaient unir pour toujours les deux sanctuaires
(fig. 3-4) en un lien permanent de charité (aeternaliter … caritatis
conexio)5.

Nous sommes en présence d’un mythe de fondation typique
dont les deux textes fondateurs se situent dans un rapport de
filiation directe, illustré par des caractéristiques communes telles
que les apparitions de l’Archange à l’évêque, la montagne, le cadre
naturel, la présence d’un taureau, les traces sur le rocher, l’eau mira-
culeuse particulièrement efficace pour les états fiévreux et l’afflux
immédiat des pèlerins. Ces éléments ainsi que d’autres se
retrouvent dans la structure du sanctuaire du Gargan et dans le récit
de sa fondation rapporté dans le Liber de apparitione sancti

324 G. OTRANTO

4. Revelatio 5, in Chroniques latines du Mont Saint-Michel (IXe-XIIe s.), P. Bouet et
O. Desbordes éd., Caen, 2009, p. 99. P. Bouet a récemment remonté vers 820 la compo-
sition de la Revelatio : P. Bouet, « La Revelatio et les origines du culte à saint Michel sur
le Mont Tombe », in Culte et pèlerinages à saint Michel en Occident. Les trois monts dédiés
à l’Archange, Actes du colloque international de Cerisy-la-Salle, 27-30 septembre 2000,
P. Bouet, G. Otranto et A. Vauchez éd., Rome, 2003.

5. Revelatio 5-6, in Chroniques latines du Mont Saint-Michel, op. cit. (n. 4), p. 99 :
Quod cum non post multum tempus esset, opem ferente Deo, aedificatum, uiro Dei Aut-
berto episcopo manente anxio proinde quia cernebat sibi deesse sancti archangeli pignora,
beatus eundem sacerdotem Michael admonuit uti fratres celerrime usque ad locum quo
memoria uenerabiliter colitur sanctissimi archangeli dirigeret in Gargano et eam quam
angelo patrocinante referrent benedictionem cum summa exciperet gratulatione. […]. Hinc
cum qua decebat ueneratione sumptis a loco pignoribus quo beatus archangelus sui
memoriam fidelibus commendauerat, partem scilicet rubei pallioli, quod ipse memoratus
archangelus in monte Gargano supra altare quod ipse manu sua construxerat posuit, et
partem scilicet marmoris supra quod stetit, cuius ibidem usque nunc in eodem loco super-
extant uestigia, iam dictis fratribus usque ad sacrum locum referenda patrocinia contra-
didit, conditione interposta, uidelicet ut quos una angelicae reuelationis sociauerat causa
una quoque aeternaliter necteret caritatis conexio.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 325

FIG. 1. – Monte Sant’Angelo. Entrée supérieure du sanctuaire.



Michaelis in monte Gargano (= Apparitio), écrit dans la seconde
moitié du VIIIe siècle, soit environ trois siècles après l’installation du
culte de l’Archange sur le promontoire des Pouilles6.

326 G. OTRANTO

6. G. Otranto, « Il “Liber de apparitione” e il culto di San Michele sul Gargano nella
documentazione liturgica altomedievale », Vetera Christianorum 18, 1981, p. 441-442 ; Id.,
art. cit. (n. 1), p. 235-239. Une étude de V. Sivo a mis en évidence que les manuscrits les
plus anciens de l’Apparitio remontaient aux premières décennies du IXe siècle :
« Ricerche sulla tradizione manoscritta e sul testo dell’Apparitio latina », in Culto e inse-
diamenti micaelici nell’Italia meridionale fra tarda antichità e medioevo,Atti del Convegno
Internazionale di Monte Sant’Angelo, 18-21 novembre 1992, C. Carletti et G. Otranto éd.,
Bari, 1994, p. 95-106. Dans un article récent, Nicholas Everett a fixé la datation de l’œuvre
à l’époque du rattachement du sanctuaire du Gargan à l’Église de Bénévent et, quoi qu’il
en soit, pas au-delà du milieu du VIIIe siècle : « The Liber de apparitione S. Michaelis in
monte Gargano and the Hagiography of Dispossession », Analecta Bollandiana 120, 2002,
p. 364-389. D’après la Vita Barbati episcopi Beneventani 7 (Monumenta Germaniae His-
torica, Scriptores rerum Langobardicarum et Italicarum saec. VI-IX, G. Waitz éd., Hanno-
verae, 1878, p. 560-561) Barbatus aurait demandé et obtenu du duc Romuald Ier (662-687)
de pouvoir étendre sa propre juridiction au sanctuaire garganique et sur toutes les pos-
sessions de l’Église sipontine. J.-M. Martin, qui avait repoussé au alentours du milieu du
VIIIe siècle l’unification des deux diocèses (« A propos de la “Vita” de Barbatus évêque
de Bénévent », Mélanges de l’École française de Rome, Moyen Âge 86/1, 1974, p. 137-164),
a opté par la suite pour une unification à l’époque de Barbatus et de Romuald Ier : « Le
culte de saint Michel en Italie méridionale d’après les actes de la pratique (VIe-XIIe s.) »,
in Culto e insediamenti micaelici, op. cit. (n. 6), p. 389-390.

FIG. 2. – Bréviaire de Salisbury (XVe s.),
Paris, Bibliothèque nationale de France,

ms. lat. 17294. Voyage des clercs d’Aubert 
au Mont Gargan.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 327

FIG. 3. – Monte Sant’Angelo. La grotte.

FIG. 4. – Mont Saint-Michel.



L’auteur anonyme de l’Apparitio a su montrer les caractéris-
tiques du culte, alors qu’il n’en a pas décrit avec précision le cadre
naturel ; cette description conserve encore toute sa validité,
exception faite des transformations architecturales que le sanc-
tuaire a connues au cours des siècles suivants. Postée au sommet de
la montagne, creusée au cœur du rocher, l’église garganique est,
selon l’Apparitio, une cripta et une domus angulosa, avec ses parois
parsemées de saillies et de renfoncements, et sa voûte rocheuse irré-
gulière, que d’une certaine façon, on effleure de la tête, et qu’en
d’autres endroits, on touche difficilement avec la main. A l’exté-
rieur, le sommet de la montagne est en partie recouvert par un bois
de cornouillers (cornea silva) et en partie altéré du côté d’un
plateau verdoyant7.A l’intérieur de la grotte, jaillit une eau douce et
cristalline (stilla), particulièrement efficace contre la fièvre8, comme
l’eau du Michaelion constantinopolitain.

L’importance prise par la nature dans l’Apparitio traduit sym-
boliquement l’enseignement de l’Archange, d’après lequel Dieu
« cherche et préfère non pas l’ornement des pierres mais la pureté
des cœurs »9. Dans un sens, ceci a contribué à définir le caractère du
saint.

Sur le Gargan, la montagne participe à un symbolisme spéci-
fique qui caractérise diverses religions. C’est un point de rencontre,
une frontière entre le ciel et la terre, entre le visible et l’invisible, et
comme le relève Mircea Éliade10, il se charge d’une sacralité natu-
relle qui s’exprime par le symbolisme du « centre » et, par
l’« ascension » purificatrice, devenant finalement un lieu sacré par
excellence.

Dans notre cas, la montagne n’est pas seulement une entité
thématique, fermée et définie, mais elle est considérée et inter-
prétée dans sa polyvalence fonctionnelle, génératrice de diverses
fonctions, qui correspondent à des attitudes et à des modèles appar-
tenant non seulement à des hommes mais aussi au saint.

328 G. OTRANTO

7. Apparitio 1.2.5 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op. cit. (n. 6), p. 541
et 543. Une édition provisoire de l’Apparitio a été récemment publiée par V. Sivo, in op.
cit. (n. 4), 2003, p. 1-4.

8. Apparitio 6 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op. cit. (n. 6), p. 543.
9. Apparitio 5 : ibid., p. 543.

10. M. Éliade, Trattato di storia delle religioni, Turin, 1976, p. 111 sqq. Pour la valeur
attribuée à la montagne dans l’Antiquité et au Moyen Âge, cf. F. Cardini, « Boschi sacri
e monti fra tardoantico e altomedioevo », in Monteluco e i monti sacri. Atti dell’Incontro
di studio di Spoleto, 30 settembre-2 ottobre 1993, Spolète, 1994, p. 1-23.



Sur le Gargan ces diverses fonctions se réalisent par :
– de l’eau, avec laquelle le saint guérit ;
– une grotte, qui, pour une part, ramène aux entrailles de la

terre, et pour une autre, est assimilable au ciel, qui est la demeure de
l’Archange ;

– un bois et un environnement naturel, qui préparent au rapport
et au contact avec la divinité11.

Un autre élément qui caractérise fortement le site et le culte
michaélique du Gargan est constitué par le rocher, qui se charge
d’une sacralité profonde, en relation directe avec l’Archange ;
en effet, d’après le récit de l’Apparitio, lors d’une de ses apparitions,
il aurait laissé l’empreinte de son pied sur la rocher pour donner aux
habitants du lieu un signe visible de sa présence12.

Pendant tout le Moyen Âge, comme nous l’avons vu pour le
Mont Saint-Michel, et jusqu’à aujourd’hui, des fragments du rocher
et du manteau supposé de l’Archange ont été emmenés avec
d’autres reliques en divers lieux de culte et sanctuaires comme pour
emprunter les vertus thaumaturgiques de l’Archange et dépasser
l’obstacle de son immatérialité. Ce sont les soi-disant pignora reli-
quiarum attestées en France à Saint-Mihiel (VIIIe s.), Guéret
(VIIIe s.), Saint-Michel de Cuxà (Xe s.), Saint-Riquier13 (XIe s.) et en
plusieurs sanctuaires italiens au cours du temps, où les fragments du
rocher furent envoyés comme remède aux épidémies et catas-
trophes naturelles14.

La valorisation de la roche comme objet de culte caractérise de
nombreuses sociétés, qui ont naturellement vénéré, non le rocher en
tant que tel, mais la pierre en ce qu’elle était représentative du lieu
dont elle provenait ; avec la roche, c’est souvent une force qui trans-
cende la précarité de la condition humaine. Sa résistance, ses pro-

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 329

11. G. Otranto, « La montagna garganica e il culto micaelico : un modello esportato
nell’Europa altomedievale », in Monteluco e i monti sacri, op. cit. (n. 10), p. 92.

12. Apparitio 3 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op. cit. (n. 6), p. 542 : …
videntes mane iuxta ianuam septemtrionalem, quam predixi, instar posteruli pusilla quasi
hominis vestigia marmori artius inpressa, agnoscuntque, beatum Michaelem hoc presentiae
suae signum voluisse monstrare.

13. G. Otranto, « Note sulla tipologia degli insediamenti micaelici nell’Europa
medievale », in Culto e santuari di san Michele nell’Europa medievale. Culte et sanctuaires
de saint Michel dans l’Europe médiévale, Atti del III Congresso Internazionale di Studi di
Bari-Monte Sant’Angelo, 5-8 aprile 2006, P. Bouet, G. Otranto et A. Vauchez éd., Bari,
2007, p. 396-399.

14. Cf. C. Angelillis, Il Santuario del Gargano e il culto di S. Michele nel mondo, I,
Foggia, 1956, p. 204-206.



portions et son apparence difforme, comme pour le sanctuaire de
Monte Sant’Angelo, attestent et renvoient à une présence qui n’est
pas humaine, qui aveugle, mais, en même temps, terrifie et menace ;
à travers la grandeur, la dureté, la forme et la couleur de la roche,
l’homme perçoit une réalité différente du monde profane auquel il
appartient15.

La roche est l’essence même de la grotte, un élément qui en
provient, en relation avec le culte michaélique et qui n’était pas pré-
cédemment attesté dans le monde byzantin, trouvant, au contraire,
sa propre raison d’être dans l’expérience garganique. Le lien entre
la grotte et le culte michaélique du Gargan fut développé au
IXe siècle par Adon, lequel, après avoir rapporté quasi intégra-
lement l’Apparitio garganique dans son martyrologe, affirme que le
pape Boniface16 avait dédié à saint Michel une église in summitate
Circi … altissime porrecta, la faisant édifier criptatim, c'est-à-dire en
forme de grotte17. L’adverbe criptatim n’est pas attesté dans la pro-
duction littéraire antique et chrétienne, à l’exception du texte
d’Adon, lequel évidemment l’a créé, par analogie avec les adverbes
en tim, pour la cripta, terme qu’il reprend de l’Apparitio, pour sou-
ligner la volonté de Boniface d’imiter la grotte michaélique du
Mont Gargan.

Il est important de relever comment Adon, au milieu du
IXe siècle, met en relation la construction de l’église de Saint-Michel
in summitate Circi avec la tradition garganique plutôt qu’avec la tra-
dition romaine, pour laquelle on dispose d’un important document
liturgique qu’est le martyrologe hiéronymien : mais évidemment la
montagne et la grotte garganique avaient désormais acquis une
valeur paradigmatique et typologique dans la définition du modèle
de site michaélique. Alors que la grotte paraît être un phénomène
essentiellement attesté en Italie centro-méridionale, la montagne
constitue une constante du culte michaélique, au point que pour

330 G. OTRANTO

15. Cf. Éliade (n. 10), p. 222-223.
16. Il s’agit plus probablement de Boniface IV (608-615) ; l’église doit être iden-

tifiée avec l’oratoire construit au sommet du Mausolée d’Hadrien, et ensuite appelé
château Saint-Ange, dont la fondation est mise en relation avec une apparition de l’Ar-
change à Grégoire le Grand pendant la peste de 590.

17. Mart., III kal. Oct. (Le martyrologe d’Adon. Ses deux familles. Ses trois recen-
sions, J. Dubois et G. Renaud éd., Paris, 1984, p. 336) : Sed non multo post, Romae, vene-
rabilis etiam Bonifacius pontifex ecclesiam, sancti Michaelis nomine constructam
dedicavit, in summitate Circi, criptatim miro opere altissime porrectam. Unde et idem locus
in summitate sui continens ecclesiam, inter nubes situs vocatur ; cf. Otranto, art. cit. (n. 11),
p. 101-103.



toute l’Europe on peut parler d’un « culte aérien » de l’Archange.A
ce sujet, on remarque qu’au XIIe siècle un théologien parisien, Jean
Beleth, note que saint Michel, apparut sur le mont Gargan, locum
sibi in alto elexit, ideo ei ubique fere terrarum in edicto loco basilica
constituitur18 : en définitive, après l’apparition de l’Archange sur la
montagne des Pouilles, des églises lui furent consacrées et des lieux
de culte érigés dans chaque partie du monde. Créature céleste, prae-
positus paradisi selon certains auteurs apocryphes, l’Archange ne
peut occuper que les espaces les plus élevés et plus proches du ciel.
En effet, les chapelles et autels qui lui sont dédiés se trouvent géné-
ralement dans les parties hautes des églises19.

Une autre raison intimement liée au sanctuaire des Pouilles est
la fête du 8 mai, comme dies festus de l’inventio et de la dedicatio de
l’église du Mont Gargan : dans les sources écrites, cette date apparut
au début du IXe siècle, mais elle devait déjà exister dans la tradition
orale ; cette date du 8 mai, s’est ajoutée à la fête traditionnelle du
29 septembre, déjà notée dans le martyrologe hiéronymien20. Le
8 mai est aussi le jour, où, selon une tradition attestée par Erchem-
perto21, les Lombards de Bénévent vainquirent, vers le milieu du
VIIe siècle, les Byzantins sur le Gargan et conquirent la maîtrise du
sanctuaire des Pouilles22, faisant respectivement de l’Archange et de
la grotte michaélique leur patron et leur sanctuaire national, contri-
buant ainsi à diffuser son culte dans leurs territoires23. La fête du
8 mai caractérise donc la tradition garganique tant d’un point de
vue liturgique que d’un point de vue historique, devenant ainsi un
de ses éléments identitaires les plus significatifs.

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 331

18. Rationale divinorum officiorum 154 : Patrologia Latina, 202, 154.
19. R. Oursel, « Note sur les chapelles hautes michaéliques de Bourgogne », in Mil-

lénaire monastique du Mont Saint-Michel, III, Paris, 1971, p. 421-422 ; M. Baylé, « L’archi-
tecture liée au culte de l’Archange », in op. cit. (n. 4), 2003, p. 449-451 ; G. Otranto, art. cit.
(n. 13), passim.

20. Cf. Otranto, art. cit. (n. 6), p. 423-442.
21. Chron. S. Ben. Cas. 14 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op. cit. (n. 6),

p. 475.
22. Paolo Diacono, Hist. Lang. 4, 46 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op.

cit. (n. 6), p. 135.
23. G. Otranto, art. cit. (n. 1), p. 210-245 ; Id., « Il “Regnum” longobardo e il San-

tuario micaelico del Gargano : note di epigrafia e storia », Vetera Christianorum 22, 1985,
p. 165-180 ; Id., « Per una metodologia della ricerca storico-agiografica : il Santuario
micaelico del Gargano tra Bizantini e Longobardi », ibid. 25, 1988, p. 381-405.



J’examinerai brièvement par quels intermédiaires, dans quels
contextes religieux et sociaux et avec quels résultats le culte de saint
Michel du Gargan s’est affirmé et comment il se caractérise. Ma
recherche concerne cinq régions d’Italie méridionale péninsulaire :
Campanie, Basilicate, Calabre, Molise et, naturellement, Pouilles.

Un travail d’inventaire d’une quarantaine d’années, même s’il
ne prétend pas à l’exhaustivité, a permis de relever la présence de
plus de 200 lieux de culte consacrés à saint Michel, à l’Ange ou à
l’Archange dans l’antique Langobardia minor, correspondant en
principe à l’Italie méridionale ; dans cette zone la densité des sites
michaéliques est certainement plus importante qu’en Italie centrale
ou septentrionale24. On note non seulement des sanctuaires mais
aussi des églises, chapelles, monastères, oratoires, situés en hauteur
ou dans une grotte. Des recherches plus récentes de Jean-Marie
Martin25 et d’Ada Campione26 ont augmenté et actualisé la qua-
druple problématique, mais ils ont dû reconnaître l’impossibilité de
mener à son terme une recherche systématique et exhaustive des
dédicaces et toponymes michaéliques, pour lesquels il faut souvent
se contenter d’enregistrer les caractéristiques et de faire des vérifi-
cations, si possible, d’un point de vue historique.

Un premier cas de rayonnement du culte michaélique du
Gargan pourrait être constitué par deux églises de l’époque du pape
Gélase (492-496), que des fidèles avaient fait construire pro sua
devotione sur leur domaine dans le diocèse de Larino27 (Molise) et
de Potenza28 (Basilicate). Selon mon hypothèse, ces deux églises
pourraient refléter la diffusion de la dévotion pour l’Archange dans
les zones environnantes après les premiers pèlerinages à la grotte
du Gargan29.

332 G. OTRANTO

24. F. Avril, J.-R. Gaborit, « L’Itinerarium Bernardi monachi et les pèlerinages
d’Italie du sud pendant le Haut-Moyen Âge », Mélanges d’archéologie et d’histoire 79,
1967, p. 288-289.

25. J.-M. Martin, art. cit. (n. 6), p. 375.
26. « Culto e santuari micaelici nell’Italia meridionale e insulare », in Culto e san-

tuari di san Michele, op. cit., p. 282. Pour l’Italie centrale et septentrionale, voir dans
ce même volume M. Sensi (« Santuari e culto di S. Michele nell’Italia centrale », p. 241-
280) et M. Saracco (« Il culto di San Michele nell’Italia settentrionale : sondaggi e pros-
pettive d’indagine », p. 219-239).

27. Ep. 2 (Epistolae pontificum Romanorum ineditae, S. Löwenfeld éd., Lipsiae,
1885, p. 1).

28. Ep. 35 (Epistulae Romanorum pontificum genuinae, A. Thiel éd., Brunsbergae,
1867, p. 449).

29. Cf. Otranto, art. cit. (n. 1), p. 236-239.



Partant de Siponto, siège du diocèse situé au pied du Mont
Gargan, le culte a rayonné en suivant diverses directions : une vers
le Molise, le long du chemin qui traversait le Tavoliere, arrivait à
Larino où l’on rejoignait la côte adriatique ; une vers la Basilicate le
long de la voie Siponto-Arpi-Herdonia-Venosa, donnant sur la via
Herculia pour Potenza et de là, le long de la via Popilia, conduisait
en Calabre ; l’autre le long de la voie du littoral, jusqu’à Bari où elle
se séparait en trois directions : vers la région des Murges proche de
Bari, vers Tarante et, le long de la via Traiana côtière, vers le
Salento.

Un autre axe important de diffusion du culte michaélique était
constitué par la prétendue via sacra Langobardorum, dénomination
que l’on ne rencontre pas à l’époque médiévale, même si elle est
habituellement utilisée par de nombreux auteurs contemporains
pour désigner la voie qui arrivait au Mont Gargan par le sud-ouest
et qui était principalement empruntée par les Lombards de
Bénévent. Dans certains documents, cette voie est aussi dénommée
via Francisca ou via Francigena dans le plus large contexte des Viae
Francigenenae. Cette route de Bénévent rejoignait l’antique
Ergitium dans le voisinage de San Severo, traversait la vallée de Sti-
gnano, passant par l’actuel couvent de San Matteo à San Marco in
Lamis, pour se poursuivre vers San Giovanni Rotondo, d’où, à
travers la vallée de Carbonara, elle canalisait les pèlerins, qui
confluaient par de nombreux diverticula latéraux, vers la grotte-
sanctuaire30.

Ainsi la diffusion du culte s’est réalisée, non seulement le long
des grandes voies consulaires (Appia, Traiana, Popilia, Herculia),
mais aussi le long des voies secondaires, diverticula et sentiers de
transhumance qui conduisaient vers les zones intérieures et monta-
gneuses.

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 333

30. Sur le tracé et le nom de cette voie, cf. R. Infante, I cammini dell’Angelo nella
Daunia tardoantica e medievale, Bari, 2009, p. 33-62 ; G. Bertelli, « Percorsi di età
medievale per la grotta di S. Michele Arcangelo sul Gargano. L’itinerario Ergitium-
Monte Sant’Angelo e alcuni tracciati meridionali », in Pellegrinaggi e santuari di San
Michele nell’Occidente medievale. Pèlerinages et sanctuaires de Saint-Michel dans l’Oc-
cident médiéval, Atti del Secondo Convegno Internazionale dedicato all’Arcangelo
Michele. Atti del XVI Convegno Sacrense, Sacra di San Michele, 26-29 settembre 2007,
G. Casiraghi et G. Sergi éd., Bari, 2009, p. 421-437 ; G. Colantuono, « Recenti orientamenti
storiografici e percorsi garganici. Note critiche e ipotesi di lavoro in relazione agli iti-
nerari micaelici », Rivista storica italiana 121, 2009, p. 203-228.



CAMPANIE

Le culte à l’Archange en Campanie est attesté pour les six pre-
miers siècles de notre ère par une inscription de Sorrente31 qui
invoque l’Archange et par deux monastères napolitains signalés par
Grégoire le Grand32. Par la suite, dans cette région, la dévotion
michaélique – particulièrement favorisée par les Lombards – résulte
pour une part considérable de l’influence garganique.

L’auteur anonyme d’une Chronique campanienne du IXe siècle
dit avoir appris par la tradition orale l’existence dans la région
d’une grotte-sanctuaire semblable en tous points à celle du Mont
Gargan : « entre Capoue, Teano et Alife il y a une montagne sur
laquelle on dit (auditur) qu’il y a une puissance angélique du même
mode de celle de saint Michel archange au Mont Gargan (ad instar
beati Michaelis archangeli in monte Gargano) ; et comme au
Gargan, il y coule de l’eau (ita stillari aquam), y est creusée une
grotte (iugiter effodi criptam), et il y a une basilique et où l’on
constate souvent des prodiges de la divinité. »33

La montagne en question est le Monte Maggiore (1037 m) dit
aussi Monte San Michele, situé précisément au centre du triangle
formé par Capoue, Teano et Alife et relevant actuellement du terri-
toire de la commune de Liberi, dans la province de Caserte (fig. 5).
La grotte fut consacrée à saint Michel en remerciement de la vic-
toire de 859 – une nouvelle fois un 8 mai – des Lombards de Capoue
contre les Napolitains du duché byzantin34. De nos jours encore, le
8 mai et le 29 septembre, les fidèles venus des territoires limitrophes
y arrivent en procession35. A l’intérieur de la grotte, Hilaire, évêque
de Teano, exhorté par Landolfus, évêque de Capoue, fit ériger, selon
cette Chronique36, un nombre non précisé d’autels comme il y en

334 G. OTRANTO

31. CIL X, 761.
32. Reg. ep. 1, 23 ; 10, 5 : CChL 140, p. 21 ; 140A, p. 830-831. Sur ces deux monastères

cf. A. Foresi, « I monasteri napoletani nel “Registrum epistolarum” di papa Gregorio
Magno », Miscellanea di studi storici 9, 1992-1994, p. 73-77.

33. Chron. S. Ben. Cas. 17 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op. cit. (n. 6),
p. 477.

34. Erchemperto, Hist. Lang. Ben. 27 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum,
op. cit. (n. 6), p. 244.

35. Cf. D. Caiazza, « La grotta di S. Michele Arcangelo in monte Melanico. Riti
preistorici e culto micaelico nel Nord di Terra di Lavoro », in Terra di Lavoro e Terra di
Santi, D. Caiazza éd., Piedimonte Matese, 2005, p. 155-179.

36. Chron. S. Ben. Cas. 17 : MGH, Scriptores rerum Langobardicarum, op. cit. (n. 6),
p. 477.



avait sur le Gargan et comme il y aura par la suite dans d’autres
grottes michaéliques.

Une de celles-ci se trouve dans le territoire d’Olevano sul Tus-
ciano (province de Salerne) sur le Monte Raione : on pénètre au
cœur de la montagne, seulement accessible par un sentier muletier
qui, sur près d’un kilomètre, traverse un paysage fortement sug-
gestif : à l’intérieur de cette grotte, connue comme église michaé-
lique au moins depuis le milieu du IXe siècle37, furent installées
diverses chapelles (fig. 6) dont certaines furent ornées de cycles de
fresques (Xe s.)38.

Aujourd’hui, après les doutes du passé39 et à la suite de la très
récente découverte d’une nouvelle fresque à l’intérieur de cette

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 335

37. Chronicon Salernitanum 101, in Studia Latina Stockholmiensia, III, U. Wester-
bergh éd., Stockholm, 1956, p. 103.

38. Cf. R. Zuccaro, Gli affreschi della Grotta di S. Michele ad Olevano sul Tusciano,
Rome, 1977, p. 69.

39. Cf. U. Dovere, Itinerario dei luoghi santi. Bernardo il saggio, monaco franco,
Naples, 2003, p. 60-65 et 104 (bibliographie).

FIG. 5. – Liberi. Entrée de la grotte.



grotte40, on devrait être certain qu’il s’agit de la grotte visitée en 870
par trois moines dont le moine franc Bernard, qui la décrit comme
noire et profonde, avec sept autels et dominée par des broussailles
touffues41 (fig. 7-8). Les caractéristiques du site et la présence de
plusieurs autels sont notées par Bernard pour la grotte garganique
comme pour celle-ci42. Ce dernier élément, attesté dans d’autres
sites michaéliques, rappelle la fonction liturgique de l’Archange et
démontre comment la configuration architectonique du site a pu
être intégrée à ses caractéristiques43.

336 G. OTRANTO

40. En 2003, au cours d’un chantier de conservation-restauration de la Surinten-
dance au patrimoine historique et artistique de Salerne, a été découverte une fresque
avec trois moines et avec des inscriptions permettant de les identifier avec Bernardus, Ste-
phanus et Theodemundus ; Cf. la notice de A. Forcellino-F. Prospetti, « Un nuovo affresco
nella grotta di San Michele ad Olevano sul Tusciano (Salerno) », Apollo 19, 2003, p. 102-
106. De nouveaux résultats seront prochainement publiés dans Vetera Christanorum par
notre collègue Paolo Peduto qui a présenté une intéressante communication sur ce sujet
lors d’un congrès tenu à Solofra (AV) du 16 au 18 mars 2007.

41. Patrologia Latina 121, 574. Le moine Bernard visita la grotte lors d’un voyage
qui le conduisit d’abord au Gargan, et qui trouva sa conclusion, après un passage en Terre
Sainte, au sanctuaire michaélique du Mont Saint-Michel, en Normandie.

42. Itinerarium 2.17 : Patrologia Latina 121, 569.574.
43. Elle figure aussi dans le Sacramentaire Léoninien ou Véronais (Ve-VIe s.), pour

la dédicace de l’église michaélique sur la Via Salaria, sont prévus cinq formulaires de
messe : Sacr. Ver., L. C. Mohlberg éd., Rome, 1956, p. 106-108 : Mense septembri, pridie
kalendas Octobres, Natale basilicae Angeli in Salaria.

FIG. 6. – Olevano sul Tusciano. L’intérieur de la grotte avec une chapelle.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 337

FIG. 7. – Olevano sul Tusciano. Saint Michel, Bernard et ses compagnons pèlerins (fresque).

FIG. 8. – L’itinéraire du moine Bernard.



En Campanie, région particulièrement riche de montagnes et
liée pour plusieurs siècles à l’histoire des Lombards, beaucoup
d’autres grottes – mais aussi d’églises44 – présentant les mêmes
caractéristiques furent consacrées à l’Archange dans des lieux
élevés45.

L’impression est que, surtout en Irpinia, presque toutes les
montagnes avaient leur propre lieu de culte michaélique, même s’il
est toujours très difficile d’en préciser les origines. Dans le territoire
de Calvanico, dans la province de Salerne, par exemple, le culte de
l’Archange a même concerné une montagne entière (« Pizzo San
Michele »), au sommet de laquelle, à 1 567 m d’altitude, se trouve
une église, connue sous le nom de « San Michele di Cima », alors
qu’il y a plus bas une église-grotte, relevant du territoire de Fisciano,
dénommée d’un manière significative « San Michele di mezzo »46.

Récemment, Carlo Ebanista a présenté une autre grotte
michaélique dans le territoire d’Avella (fig. 9), près de Nola, dédiée
primitivement au Sauveur, puis, au moins à partir de 1196, à saint
Michel. Il y avait là un habitat et un lieu de culte de différentes
époques : plusieurs chapelles avec des autels, une vasque pour la
récupération de l’eau de la source et des fresques actuellement en
mauvais état, réalisées en douze campagnes picturales réparties
entre le XIe et le XVIIe siècle (trois représentent saint Michel dans la
chapelle qui porte son nom). Les sources écrites attestent que la
grotte était le centre d’un pèlerinage le 8 mai et le 29 septembre47.

Avec les mêmes caractéristiques sylvestres, montagneuses et
rupestres se distinguent le sanctuaire de saint Michel au sommet du
Monte Faito, qui domine Castellamare de Stabies (IXe-Xe s.) à
environ 1 000 m d’altitude48 ; une grotte consacrée à l’Archange à
Preturo di Montoro Inferiore (Avellino), avec des fresques et une

338 G. OTRANTO

44. Cf. G. Sangermano, « Esempi di dedicazioni micaeliche in Campania », in Poteri
vescovili e signorie politiche nella Campania medievale, G. Sangermano éd., Galatina,
2000, p. 95-111.

45. F. L. Gervasio, « Il culto micaelico nelle provincie di Avellino e Salerno »,
Apollo 21, 2005, p. 59-98 (bibliographie) ; cf. aussi V. D’Alessio, Il culto di San Michele
Arcangelo. Santuari tra Salerno e Avellino, Montoro Inferiore, réédité en 2006, p. 21-96 ;
l’auteur rapporte une série d’informations intéressantes et de traditions orales qui
devraient être étudiées ultérieurement ; A. Caffaro, L’eremitismo e il monachesimo nel
Salernitano. Luoghi e strutture, Salerne, 1996, passim.

46. Ibid., p. 107-112 ; V. D’Alessio, op. cit. (n. 45), p. 53-62.
47. « La chiesa rupestre di S. Michele ad Avella », Klanion-Klanius 12, 2005, p. 6-79.
48. Cf. A. Campione, Il culto di san Michele in Campania. Antonino e Catello, Bari,

2007 ; G. Centonze, I pellegrinaggi sul monte Faito e il miracolo di San Michele, Castel-
lammare di Stabia, 2008.



vasque pour recueillir l’eau miraculeuse surgissant du rocher
(IXe s.) ; une grotte-sanctuaire sur le Monte Faliesi à Forino
(Avellino), datant des IXe-Xe siècles49. Et la liste pourrait s’allonger
avec le recours à la toponymie (hameaux, villages, lieux-dits, voies)
et aux autres sites rupestres pour lesquels on ne possède que la
dédicace ou des traditions orales, sans l’apport des sources écrites50.
Il suffit de penser que sur 54 églises rupestres recensées en 2005 par
Carlo Ebanista, 28, soit plus de la moitié, sont consacrées à
l’Archange, à l’Ange, ou à saint Michel. Et dans presque toutes,
pour une raison ou pour une autre, nous retrouvons un lien quel-
conque, direct ou indirect, avec le sanctuaire michaélique du
Gargan. Sans tenir compte que dans cette même région de Cam-
panie, 9 communes sont sous la titulature de l’Archange : San
Michele di Serino (Avellino), Sant’Angelo a Cupolo (Bénévent),

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 339

49. Pour ces deux dernières grottes, cf. V. D’Alessio, op. cit. (n. 45), p. 31-42, 45-52.
50. Cf. J.-M. Martin, art. cit. (n. 6), p. 378-382.

FIG. 9. – Avella. La grotte.



Sant’Angelo a Fasanella (Salerne), Sant’Angelo all’Esca (Avellino),
Sant’Angelo a Scala (Avellino), Sant’Angelo d’Alife (Caserte),
Sant’Angelo di Conza (Avellino), Sant’Angelo dei Lombardi
(Avellino) et Sant’Angelo Trimonte (Bénévent). Cette dernière
dénomination est intéressante car elle renvoie encore à la mon-
tagne. Comme l’a observé J.-M. Martin51, « la Campanie est la région
méridionale de loin plus touchée par ce culte », culte que je
considère d’origine garganique et diffusé par les Lombards, même
si Martin52 tend à minimiser, voire à nier ce phénomène.

BASILICATE

En Basilicate, trois sanctuaires semblent pouvoir être mis en
relation avec celui du Mont Gargan par les caractéristiques de leur
site et pour d’autres questions liées à la liturgie et au culte popu-
laire : ce sont ceux de Monticchio (avec l’imposante annexe de
l’abbaye bénédictine), de San Chirico a Raparo et de Pignola, tous
dans des grottes et dans un contexte naturel fortement évocateur.

Le premier, pour lequel on possède des informations à partir
du Xe siècle53, est adossé à une paroi rocheuse du Mont Vulture,
recouvert par un taillis54 et domine le petit lac de Monticchio
(735 m) (fig. 10). Le 8 mai et le 29 septembre y arrivaient des
pèlerins provenant de la Basilicate, lesquels, comme sur le Mont
Gargan, empruntaient à genoux, en signe de pénitence, la dernière
partie de l’itinéraire. Selon un témoignage de 1732, la grotte était
célèbre depuis des temps immémoriaux pour des miracles obtenus
par l’intercession de l’Archange55. La grotte est englobée dans une
église en pierre qui comprend d’autres petites grottes sous le sanc-
tuaire : à l’intérieur, se voient encore des fragments de fresques pos-
térieures au XIe siècle (fig. 11).

Le sanctuaire de Sant’Angelo a San Chirico a Raparo est situé
sur un versant pentu du Monte Raparello (783 m), aux confins de la
Calabre, riche en fondations monastiques de rite byzantin et fré-

340 G. OTRANTO

51. Ibid., p. 377.
52. Ibid., passim.
53. L’hagiotoponyme michaélique apparaît pour la première fois dans un diplôme

de l’empereur Otton II du 2 août 982 : cf. Con il bastone del pellegrino attraverso i san-
tuari cristiani della Basilicata, V. Verrastro éd., Matera, 2000, p. 315.

54. Le sanctuaire est actuellement fermé.
55. Cf. C. Gatta, Memorie topografico-storiche della Provincia di Lucania, Bologne,

1980, p. 42 (reprint de l’édition napolitaine de 1732).



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 341

FIG. 10. – Monticchio. L’abbaye bénédictine.

FIG. 11. – Monticchio. L’intérieur de la grotte.



342 G. OTRANTO

quentée par des moines sicilo-grecs qui se sont déplacés à travers la
Sicile, la Calabre, la Campanie et les Pouilles56. Vers le milieu du
Xe siècle, un de ces religieux, Fantino le Jeune, higoumène du
monastère du Mercurion, aux confins de la Basilicate et de la
Calabre, se rendit en pèlerinage à la grotte du Gargan à la recherche
de la solitude et de la tranquillité57. Un autre moine, Vitale di Cas-
tronuovo (Palerme), après s’être arrêté en Calabre, d’après le texte
de sa Vita, datant de la fin du Xe siècle, loca dura et aspra peragravit
usque dum pervenit ad cryptam s. Angeli58. A l’extérieur de la grotte
se dresse un vaste complexe monastique, dont l’église n’a pas
annexé l’entrée.

Non loin de San Chirico a Raparo se trouve la commune de
Sant’Arcangelo, près de laquelle culmine, à 858 m d’altitude, le
Monte Sant’Arcangelo. Nous sommes aux confins avec le nord de la
Calabre, région dans laquelle se trouvaient les « gastaldati » lom-
bards de Cassano et Cosenza. Le site rupestre, les pèlerinages
locaux, les fêtes célébrées le 8 mai et le 29 septembre, l’eau miracu-
leuse surgissant du rocher, les fresques représentant aussi les
archanges Gabriel et Michel59, sont les éléments caractéristiques et
récurrents du culte michaélique, qui sur le Monte Raparo, au cours
du siècle passé, se sont beaucoup atténués, parallèlement à
l’abandon progressif du complexe monastique60.

Ce sont pratiquement les mêmes caractéristiques que nous
avons remarquées pour le troisième sanctuaire de Lucanie, celui de
Pignola : sa grotte située à 940 m d’altitude, est noyée dans un bois
de chênes, de châtaigniers et de noyers, et se trouve au voisinage
d’un torrent. Le culte, dont on ne connaît ni l’époque ni les circons-

56. Cf. A. Guillou, « La Lucanie byzantine. Étude de géographie historique »,
Byzantion 35, 1965, p. 119-149 ; V. von Falkenhausen, I Bizantini in Italia, in I Bizantini in
Italia, Milan, G. Cavallo éd., 1982, p. 116 ; S. Borsari, « Il monachesimo bizantino
nell’Italia meridionale e insulare », in Bisanzio, Roma e l’Italia nell’alto medioevo,
XXXIV Settimana di Studio di Spoleto, 3-9 aprile 1986, 1988, p. 675-695.

57. Vita s. Fantini iunioris 26, in E. Follieri, La vita di San Fantino il Giovane. Intro-
duzione, testo greco, traduzione commentario e indici, Bruxelles, 1993, p. 430.

58. Vita s. Vitalis I, 5, in AA.SS. Mart. 2, 28.
59. V. Verrastro éd., op. cit. (n. 53), p. 322-325.
60. Sur l’histoire de l’abbaye, les travaux récents de consolidation et de restau-

ration et sur les recherches archéologiques entrepris il y a une quinzaine d’années par la
Surintendance à l’architecture de Basilicate, cf. les contributions de G. Bertelli,
E. Degano, P. Favia et R. Giuliani in Culto e insediamenti micaelici, op. cit. (n. 6), p. 427-
506.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 343

tances de la fondation61, présente aussi un élément garganique62 :
l’eau qui guérit les états fiévreux.

Un complexe monastique qui semble renvoyer au modèle du
Gargan par son hagiotoponyme est celui de San Michele Arcangelo
de monte caveoso (XIe s.) parce que, ensuite, il a donné naissance à
Montescaglioso (Matera) : comme sur le promontoire des Pouilles,
le site michaélique est à l’origine de la création d’une ville.

En marge de tout ce qui a été présenté jusqu’alors, je signale
deux cas qui, pour diverses raisons, peuvent être rapprochés du
Gargan. Dans le martyrologe de la Sainte-Trinité de Venosa (Cod.
Cas. 334), légèrement postérieur au milieu du XIIe siècle63, est enre-
gistrée à la date du 8 mai l’inventio de l’église de saint Michel
archange, avec une claire référence à la fête populaire du Gargan
qui devait être évidemment bien connue dans la région lucanienne.

L’autre cas est celui de la crypte de la Genèse ou du Péché Ori-
ginel, un large hypogée situé près de Matera, qui constituait l’église
d’une communauté probablement bénédictine, installée au haut
Moyen Âge dans les grottes qui couvrent une vaste zone rupestre.
A l’intérieur de la crypte, se voient encore clairement des fresques,
dont une représente les trois archanges : Michel, de dimensions plus
grandes, au centre ; Gabriel, à gauche et Raphaël, à droite (fig. 12-
13). Datées des IXe-Xe siècles, ces fresques sont liées à la culture lom-
barde et bénéventine64, dont le cadre religieux n’était pas étranger
à la culture des Pouilles, comme nous l’avons vu, et était même à
l’origine de l’union entre l’Archange et le peuple lombard.

CALABRE

Pour la Calabre, de récentes recherches de Giuseppe Roma,
ont mis en évidence les rapports certains, par le biais des Lombards,
entre la tradition michaélique d’origine garganique et des sites de la
partie septentrionale de la région, dans le territoire qui corres-

61. La première mention du sanctuaire, datant probablement du bas Moyen Âge,
est de 1535 : V. Verrastro éd., op. cit. (n. 53), p. 320.

62. Cf. supra p. 329.
63. Sur ce manuscrit, cf. H. Houben, « Il “Libro del capitolo” del monastero della

SS. Trinità di Venosa (Cod. Cas. 334) : una testimonianza del Mezzogiorno normanno »,
Galatina, 1984.

64. Cf. S. Mola, « La Murgia materana e la cripta del peccato originale », in I colori
del sacro. La cripta della Genesi nella Murgia materana, A. Viggiano, S. Mola et N. Laver-
micocca éd., Matera, 2003, p. 15.



pondait, grosso modo aux « gastaldati » de Cosenza et de Cassano,
près de la Basilicate. Il est en effet significatif que parmi les 97 loca-
lités calabraises placées sous le nom de l’Archange, 72 se trouvent
dans l’actuelle province de Cosenza – qui correspond pratiquement
à la Calabre lombarde –, 16 dans la province de Reggio Calabria,
14 dans celle de Catanzaro, 4 dans celle de Vibo Valentia et aucune
dans la province de Crotone65.

On peut reconnaître les liens entre le Mont Gargan et l’an-
cienne Calabre lombarde dans le culte aérien, les sites rupestres, le
cadre naturel, la présence de l’eau et d’autres phénomènes comme
les tonnerres et les éclairs. Dans le territoire de Morano Calabro
(Cosenza), à 794 m d’altitude, se trouve une hauteur appelée Monte
Sant’Angelo, au sommet de laquelle il y avait une église dédiée à
saint Michel, qui était encore visible au XVIIe siècle, mais dont seules
quelques traces subsistent encore actuellement66. Dans la commune
de San Donato di Ninea (Cosenza), dans la localité de Sant’Angelo,
on rejoint, au terme d’un parcours rude et difficilement praticable
et creusé à travers le rocher, une cavité naturelle, à 759 m d’altitude,
signalée à l’époque moderne comme un sanctuaire michaélique :
cette grotte, à la voûte toute irrégulière, possède encore des frag-
ments de vasque pour conserver l’eau et de faibles traces de pein-
tures murales (fig. 14) ; c’était le but de pèlerins, qui y passaient la
nuit alors qu’au loin, on entendait tonner l’Archange67. Ces élé-
ments et ces pratiques cultuelles, encore aujourd’hui connues dans
certains chants populaires, rappellent, comme l’écrit G. Roma68, des
traditions garganiques.

En Calabre est aussi attestée la fête du 8 mai comme dies festus
de l’Archange dans une église dédiée à saint Michel dans le terri-
toire rural du même nom, dans la commune de Cerisano (Cosenza).

Exception faite de ces cas, pour lesquels il est difficile de définir
avec une absolue précision les données chronologiques, le culte
michaélique était connu en Calabre depuis l’époque de Grégoire le
Grand, qui, en 591, mentionna l’existence à Tropea d’un monastère
dédié au saint Archange, et qui connaissait alors de graves condi-
tions économiques69.

344 G. OTRANTO

65. G. Roma, « Culto micaelico e insediamenti fortificati sul territorio della
Calabria settentrionale », in op. cit. (n. 4), 2003, p. 520-521.

66. Id., ibid., p. 515.
67. Id., ibid., p. 516-517.
68. Id., ibid., p. 517.
69. Reg. ep. 2, 1 : CChL 140, p. 90.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 345

FIG. 12. – Matera. La crypte de la Genèse, les trois archanges :
Michel au centre, Gabriel à gauche et Raphaël à droite.

FIG. 13. – Matera. La crypte de la Genèse, l’archange Michel.



MOLISE

Le Molise est une petite région confinant au sud avec les
Pouilles et constituée en 1963 par soustraction aux Abruzzes, région
à laquelle elle avait toujours appartenu depuis l’Unité italienne.

Si on exclut l’église d’époque gélasienne, qui, comme il a déjà
été souligné70, pourrait témoigner d’une précoce influence du sanc-
tuaire garganique dans le territoire de Larino, nous disposons seu-
lement pour l’époque médiévale de deux intéressants
hagio-toponymes : l’église de Saint-Michel in loco altissimo, près du
fleuve Biferno, attestée seulement dans un document de la fin du
VIIIe siècle71, dont il ne reste plus de vestiges, et l’église de
Sant’Angelo in gruttis, dans la commune de Santa Maria del Molise
(Isernia), de datation incertaine72.

En Molise, le culte de saint Michel du Gargan a laissé des
traces surtout à l’époque moderne et au niveau du culte populaire
et des traditions orales73. En réalité, dans beaucoup de petits
centres, saint Michel est fêté avec des rites particuliers et des pro-
cessions le 8 mai, jour où l’on enregistre un afflux très dense de
pèlerins qui, depuis le Molise, rejoignent Monte Sant’Angelo, orga-
nisés en « compagnies » : elles sont encore bien vivantes, les « com-
pagnies » de Riccia, Ripabottoni et Bojano74, parmi d’autres petits
centres de la province de Campobasso. De nombreuses légendes qui
relient le culte michaélique de Molise avec le sanctuaire du Gargan
sont à mettre en relation avec la pratique de la transhumance qui se
développa beaucoup dans ces deux régions du Moyen Âge à nos
jours et existe encore aujourd’hui75.

346 G. OTRANTO

70. Cf. supra, p. 332.
71. J.-M. Martin, art. cit. (n. 6), p. 381.
72. G. Otranto, art. cit. (n. 13), p. 392.
73. G. Mascia, « Aspetti del culto popolare di San Michele Arcangelo nel Molise »,

in Madonne, Santi e Pastori. Culti e feste lungo i tratturi del Molise, M. Gioielli éd., Cam-
pobasso, 2000, p. 131-163. Peu nombreuses et de caractère général sont les informations
sur le Molise dans la contribution de M. Falla Castelfranchi et R. Mancini, « Il culto di san
Michele in Abruzzo e Molise dalle origini all’altomedioevo (secoli V-IX) », in Culto e
insediamenti micaelici, op. cit. (n. 6), p. 507-551.

74. Cf. A. M. Tripputi, « Aspetti devozionali e votivi del pellegrinaggio micaelico al
Gargano », in Pellegrinaggi e santuari di San Michele, op. cit. (n. 30), p. 104-115. Pour le
rituel complexe de la « compagnie » de Ripabottoni, cf. M. Villani, Il penoso e stancoso
viaggio dei sette giorni. Rituale dei pellegrini di Ripabottoni, San Marco in Lamis, 2002.

75. A. Campione, art. cit. (n. 26), p. 294 (bibliographie).



POUILLES

Pour les Pouilles, une recherche effectuée il y a une quinzaine
d’années par Silvia Bettocchi sur les rares sources disponibles a
produit un résultat surprenant : avant l’an Mil, seulement trois
églises consacrées à l’Archange ont été documentées, l’une sans
doute près d’Ostuni (in gaio Stoni), du VIIIe siècle76, et les deux
autres à Bitetto (959) et à Castellana Grotte77 (992).

Sans nier la possibilité que l’utilisation cultuelle de certaines de
ces grottes puisse être antérieure, c’est après l’an Mil que les sources
attestent une considérable diffusion du culte de l’Archange qui a
laissé des traces, non seulement dans les dédicaces des églises, ora-
toires, sanctuaires, monastères et chapelles, mais aussi dans la topo-
nymie relative aux grottes, aux chemins, aux lieux-dits, aux
« masserie », etc. A saint Michel furent aussi dédiées au XIIe siècle

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 347

76. J.-M. Martin, art. cit. (n. 6), p. 381.
77. S. Bettocchi, « La diffusione del culto micaelico in Puglia tra XI e XII secolo »,

Vetera Christianorum 33, 1996, p. 134, 147, 149. L’église de Castellana Grotte est aussi
consacrée à la Vierge et à tous les saints.

FIG. 14. – San Donato di Ninea. La grotte.



les cathédrales de Terlizzi78 (province de Bari) et de Fiorentino79, en
Capitanate. Naturellement, je ne me fonde pas sur tous les sites
michaéliques des Pouilles, mais seulement sur ceux qui, grâce aux
informations dont nous disposons, mettent en évidence une origine
garganique, directe ou indirecte.

Dans le territoire de Troia, dans une des quatre cités (Civitate,
Dragonara, Fiorentino, Troia) fondées en Capitanate80 en 1018 par
le catapan byzantin Boioannes, est attestée l’église de Sant’Angelo
de monte sancto donnée en 1080 par Robert Guiscard à Desiderius,
abbé du Mont Cassin81, alors qu’à Dragonara, un bas-relief encastré
dans les murs du château représente un détail de la légende michaé-
lique du Gargan82. La diffusion de cette tradition dans le territoire
de Dragonara est confirmée par deux églises dédiées à l’Archange
et par deux hagio-toponymes : olivetum s. Angeli et vallo de
Angelo83.

Dans le territoire de Devia, ancien centre du Gargan situé
entre les lacs de Lesina et de Varano84, aujourd’hui disparu, l’église
de Sant’Angelo de Rocca peut probablement être identifiée avec la
grutta sancti Angeli, citée dans deux documents de 1043 et de 1054,
qui font aussi mention d’une via de grutta o que pergit ad grotta
sancti Angeli85.

En Capitanate, deux autres grottes sont dédiées à saint Michel,
l’une à Orsara et l’autre à Cagnano Varano (fig. 15) ; toutes les deux
sont encore aujourd’hui le but d’un culte particulièrement flo-
rissant, qui connaît son point culminant le jour du 8 mai, quand de
nombreux groupes de fidèles et de pèlerins viennent les visiter.
La grotte-sanctuaire d’Orsara est mentionnée à partir de 1024 dans

348 G. OTRANTO

78. Cf. F. Carabellese, Codice diplomatico barese. Le pergamene della cattedrale di
Terlizzi (971-1300), III, 54, 67, 70 et 133, Bari, s. n., 1899, p. 72, 87, 91, 157.

79. Cf. F. Camobreco, Regesto di S. Leonardo di Siponto 145, Rome, 1913, p. 91.
80. In Regesta Pontificum Romanorum. Italia Pontificia IX, P. F. Kehr et

W. Holtzmann éd., Berlin, 1962, p. 142.
81. Cf. L. R. Ménager, Recueil des Actes des ducs normands d’Italie (1046-1127). I,

Les premiers ducs (1046-1087), 36, Bari, 1981, p. 114-115 ; Monasticon Italiae III, Puglia e
Basilicata, G. Lunardi, H. Houben et G. Spinelli éd., Cesena, 1986, p. 111-112.

82. Cf. G. Otranto, « La tradizione micaelica del Gargano in un bassorilievo
medievale del castello di Dragonara », Vetera Christianorum 22, 1985, p. 397-407.

83. Dans J.-M. Martin, Codice Diplomatico Pugliese. Le cartulaire de S. Matteo di
Sculgola en Capitanate (Registro d’Istrumenti di S. Maria del Gualdo) (1177-1239), doc.
92.128, Bari, 1987, p. 167, 228.

84. Cf. V. Russi, « Devia, un antico abitato garganico », La Capitanata 7/5-6, 1969,
p. 247-252.

85. Dans A. Petrucci, Codice Diplomatico del monastero benedettino di S. Maria
delle Tremiti, III, 115, Rome, 1960, p. 320.



des documents officiels, quand un privilège du catapan Boioannes
cite une spelunca Ursarie, à identifier probablement avec la grotte
autour de laquelle est né le monastère bénédictin de Sant’Angelo,
fondé au début du XIIe siècle par des pèlerins espagnols en route
pour Monte Sant’Angelo86 (fig. 16). Ce monastère constitue le
premier noyau de l’actuelle commune d’Orsara di Puglia : dans ce
cas aussi un site michaélique a été à l’origine de la naissance d’une
agglomération, comme à Monte Sant’Angelo et à Montescaglioso
(Basilicate).

En Pouille, le nombre de grottes michaéliques est impres-
sionnant : simples églises ou sanctuaires, disséminés sur tout le ter-
ritoire, avec les caractéristiques du site, des traditions populaires et
des pratiques cultuelles qui renvoient à celles du Mont Gargan,
outre celles peu connues de Devia, Orsara et Cagnano Varano87,

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 349

86. Cf. L. Crisetti Grimaldi, La grotta di s. Michele. Itinerari lungo la laguna di
Varano, Manfredonia, 1999, p. 62-75.

87. Cf. R. Hiestand, « S. Michele in Orsara. Un capitolo dei rapporti pugliesi-iberici
nei secoli XII-XIII », Archivio storico pugliese 44, 1991, p. 67-79 ; G. Vitolo, Spazi e tempi
del pellegrinaggio nel Mezzogiorno medievale, in Ubi neque aerugo neque tinea demo-
litur, studi in onore di Luigi Pellegrini per i suoi settanta anni, M. G. Del Fuoco éd., Naples,
2006, p. 826-829.

FIG. 15. – Cagnano Varano. La grotte.



citons Sannicandro Garganico, Putignano (fig. 17), Gravina (fig. 18),
Altamura, Minervino Murge88 (fig. 19-20), Santeramo in Colle89,
toutes liées caracterisées par le phénomène particulier avec de l’eau
ruisselant sur toutes les parois.

Dans la région de Murgia, en bordure de la Basilicate, on
trouve trois hagiotoponymes significatifs (San Michele dei grotti,
Sant’Angelo in criptis, Sant’Angelo delle grotte), et dans la grotte-
église de Sant’Angelo di Larizza ou delle grotte, dans les environs
d’Altamura, on conserve dans une petite niche rectangulaire une
eau miraculeuse parce qu’elle provient du sanctuaire garganique,
comme le laisse clairement entendre l’inscription apposée : Hic ser-
vantur aquae Gargan gloria montis/ quisquis es aegrotans has bibes
sanus eris90.

350 G. OTRANTO

88. Sur cette grotte michaélique et sur les autres, cf. S. Bettocchi, art. cit. (n. 77),
p. 149-154 ; A. Campione, art. cit. (n. 26), passim.

89. Ce dernier sanctuaire é été récemment étudié par R. Caprara, D. Caragnano,
F. Dell’Aquila, G. Fiorentino, L. Rampino, Il santuario di Sant’Angelo a Santeramo, Bari,
2008.

90. S. Bettocchi, art. cit. (n. 77), p. 150-153.

FIG. 16. – Orsara. La grotte.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 351

FIG. 17. – Putignano. La grotte.

FIG. 18. – Gravina. La grotte.



352 G. OTRANTO

FIG. 19. – Minervino Murge. Entrée de la grotte.

FIG. 20. – Minervino Murge. La grotte.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 353

Enfin, pour la province de Bari, signalons l’existence de la
commune de Sammichele, qui est sous le patronage de l’Archange,
célébré avec des fêtes solennelles le jour du 8 mai.

Exception faite de la région du Gargan, la topographie des
Pouilles, région de plaines, n’offre pas de possibilités de sites de
montagne. De toute façon, à proximité, dans les montagnes ou les
collines, des églises, des grottes ou des toponymes attestent fré-
quemment de la présence de la dévotion à l’Archange, même s’il est
souvent difficile d’en déterminer les origines. Mentionnons
quelques exemples.

Dans le territoire de Gioia del Colle, à la fin du XIe siècle, est
attestée l’église de Sant’Angelo in monte Ioannaci (Monte
Sannace)91.

A quelques kilomètres au nord de Conversano, où le culte
michaélique est très répandu92, se trouve un point élevé appelé
d’une manière significative Monte San Michele (IGM Fº 178), alors
qu’à peu de distance, dans le territoire de Monopoli, sur la route
panoramique pour Fasano, en position dominante par rapport à la
plaine environnante, se trouve la petite église de San Michele in
Frangesto, datable du XIIe siècle93 (fig. 21).

Entre Lizzano et Faggiano, dans la province de Tarante, sur un
haut plateau appelé aussi Monte Sant’Angelo est située la crypte de
Sant’Angelo, qui conserve des restes de fresques désormais illi-
sibles94 ; la même appellation se retrouve pour une petite hauteur
près d’Otranto : sur ses pentes se trouve une crypte consacrée à
l’Archange (IGM Fº 215)95.

Dans la Pouille méridionale, c’est-à-dire dans les provinces de
Tarante, Brindisi et Lecce, les dédicaces à saint Michel sont moins
nombreuses, mais le culte est toutefois bien attesté par d’autres
moyens, comme la toponymie96 et principalement en connexion
avec la culture rupestre qui caractérise le Salento, mais qui est aussi
diffusé dans d’autres parties des Pouilles, en Calabre, en Basilicate

91. Codice Diplomatico Barese. Le pergamene del Duomo di Bari (952-1264), I,
éd. G. B. Nitto De Rossi et F. Nitti éd., Bari, 1897, p. 60, 66 et 138.

92. S. Bettocchi, art. cit. (n. 77), p. 149-150.
93. M. S. Calò Mariani, « S. Michele in Frangesto. Monopoli », in Insediamenti bene-

dettini in Puglia, M. S. Calò Mariani éd., Galatina, 1981, p. 275-278.
94. C. D. Fonseca, Civiltà rupestre in Terra jonica, Milan-Rome, 1970, p. 102.
95. Gli insediamenti rupestri medioevali nel Basso Salento, C. D. Fonseca,

A. R. Bruno, V. Ingrosso et A. Marotta éd., Galatina, 1979, p. 141-144.
96. S. Bettocchi, art. cit. (n. 77), p. 157.



et en Campanie. Cette culture rupestre, à partir de la fin du premier
millénaire, constitue un phénomène typique de l’histoire sociale et
religieuse de ces régions : on parle de la soi-disant « culture
rupestre », à ne pas entendre, selon les plus récentes orientations de
la recherche critique97, comme un modèle étranger, alternatif ou
inférieur au modèle urbain, mais en réalité intégré et complémen-
taire de celui-là. Ayant dépassé la vision exclusivement monastique
du phénomène rupestre, la recherche est petit à petit en train de res-
tituer le développement de la culture rupestre, qui, dans l’Italie cen-
trale et méridionale, a laissé des témoignages intéressants, non
seulement pour la culture matérielle, mais aussi pour les cultes et
pour les conceptions religieuses, qui enrichissent le cadre historique.
Les grottes de ce type dédiées à saint Michel sont présentes dans les
territoires de Castellaneta, Statte, Ostuni, Ceglie Messapica,
Sanàrica, San Michele Salentino et de San Pancrazio Salentino98,
mais elles sont particulièrement importantes à Mottola et à Mas-
safra, où Cosimo Damiano Fonseca a distingué deux grottes dédiées
à saint Michel99, alors qu’à Casalrotto di Mottola (fig. 22), on
conserve encore de nos jours une structure à deux niveaux100.

Dans de nombreuses cryptes du Bas-Salento sont encore
lisibles, plus ou moins facilement, des fresques ou des fragments de
fresques représentant saint Michel avec les attributs du guerrier ou
du protecteur de l’église, du vainqueur du dragon ou du peseur
d’âmes. Je signale ici les cryptes du Crucifix à Ruffano, de San
Giorgio ou San Stefano à Cursi, de Santa Marina à Miggiano, de
Sant’Angelo à Otranto, de Santa Maria à Oggiardo, de la Virgo
Manna Coeli à Supersano, des Sancti Stefani à Vaste, de la Favana ou
Furana à Veglie, du sanctuaire ou du Monte Vergine à Palmariggi101.

354 G. OTRANTO

97. A partir des années 1970, Cosimo Damiano Fonseca a développé un inté-
ressant champ d’études, associant des spécialistes italiens et étrangers ; ses résultats et la
méthode comparative avec d’autres aires géographiques de l’empire byzantin (Serbie,
Cappadoce), ont été présentés dans divers congrès qui ont apporté de nouvelles lumières
sur le phénomène de l’habitat rupestre : C. D. Fonseca, op. cit. (n. 94) ; Id., Habitat,
strutture, territorio : nuovi metodi di ricerca in tema di civiltà rupestre, Galatina, 1978. Pour
la Campanie, cf. les observations d’Ebanista : art. cit. (n. 47), p. 7-10.

98. S. Bettocchi, art. cit. (n. 77), p. 155, 157, 158 (bibliographie).
99. C. D. Fonseca, op. cit. (n. 94), p. 146.

100. P. P. Dalena, « Il monastero benedettino di Sant’Angelo di Casalrotto
(Mottola) », in Insediamenti benedettini in Puglia II/2, M. S. Calò Mariani éd., Galatina,
1985, p. 559-561 ; Ead., Da Matera a Casalrotto. Civiltà delle grotte e popolamento rupestre
(secc. X-XV), Galatina, 1990, p. 107-190.

101. Cf. C. D. Fonseca, A. R. Bruno, V. Ingrosso et A. Marotta éd., op. cit. (n. 95),
p. 83, 92, 121, 143, 161-163, 208-209, 240, 247, 254.



RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 355

FIG. 21. – Monopoli. L’église de San Michele in Frangesto.

FIG. 22. – Casalrotto di Mottola. La grotte.



Ces fresques actuellement en mauvais état de conservation, sont
datées pour la plupart d’entre elles des XIIIe-XVe siècles et, d’un
point de vue historico-artistique renvoient aux traditions byzantine,
lombarde et normande102.

CONCLUSION

En conclusion, il me semble qu’au cours des siècles, il y a eu un
rayonnement considérable du sanctuaire garganique, ses caractéris-
tiques se sont fixées entre le VIe et le VIIe siècle et ont été mises par
écrit au VIIIe siècle par l’auteur anonyme de l’Apparitio.

Le Dies festus, le 8 mai, la montagne, le bois, la grotte, l’eau
miraculeuse sont les critères, qui, en relation avec des apparitions et
des phénomènes naturels (tremblements de terre, éclairs, tonnerre,
neige), caractérisent immédiatement le culte de l’Archange au
Mont Gargan, et, comme je l’ai souligné dans mes précédentes
recherches103, ces éléments ont petit à petit produit une typologie
précise des sites michaéliques en Italie méridionale et dans les
autres aires géographiques, comme l’illustre le cas du Mont Saint-
Michel. Au début du VIIIe siècle, en fait, on enregistre en France
(Mont Saint-Michel, Saint-Mihiel) un fort intérêt pour les sites gar-
ganiques et pour les pignora de l’Archange.

A partir de cette même époque, le modèle garganique, très
souvent diffusé par les Lombards, se répand suivant des rythmes,
des modalités et des époques différents, valorisant tantôt certains
éléments, tantôt d’autres en relation avec les caractéristiques géo-
morphologiques locales tant d’un point de vue social, historique,
que religieux.

Du fait de ses caractéristiques orographiques, de son voisinage
avec le Mont Gargan et de la présence massive de Lombards, la Cam-
panie, à partir du haut Moyen Âge, témoigne d’une profonde
influence du sanctuaire de Monte Sant’Angelo, alors qu’en Pouilles, le
même sanctuaire aux environs de l’an Mille, semble avoir découragé
la naissance d’autres sanctuaires consacrés à l’Archange104.

Après l’an Mille en Pouilles, le nombre des sanctuaires
rupestres de saint Michel et des églises consacrées à l’Archange
augmenta d’une manière considérable et la diffusion de ce modèle

356 G. OTRANTO

102. Eid., ibid., p. 37.
103. Art. cit. (n. 11), passim ; art. cit. (n. 13), passim.
104. S. Bettocchi, art. cit. (n. 77), p. 134-135.



– une sorte de koiné architecturale – rencontre le phénomène de la
culture rupestre105, qui concerne la Campanie, la Basilicate et la
Calabre. Il est probable que, après l’an Mille, beaucoup de grottes,
peut-être déjà consacrées à d’autres saints, furent reconsacrées à
l’Archange, sans doute parce que le culte michaélique du Gargan
était désormais très diffusé jusqu’à devenir banal, comme le pense
J.-M. Martin106, alors que pour Ada Campione, le culte garganique
doit son succès à la capacité du saint « à s’adapter à diverses réalités
spirituelles, hagiographiques et sociales »107.

De toutes façons, nous avons précisé que, pour les sites
rupestres, il est parfois très difficile de réussir à établir l’époque de
fréquentation et de la dédicace à saint Michel, en particulier si nous
ne disposons pas de sources écrites ou si, à l’intérieur du monument,
on ne conserve pas d’éléments architecturaux ou picturaux à même
de déterminer la date ou les dédicaces successives. A tout ceci, on
ajoutera que certaines grottes sont actuellement en mauvais état de
conservation ou carrément fermées, et qu’elles sont seulement
ouvertes au cours pour la fête du 8 mai ou du 29 septembre.

Le rayonnement du sanctuaire des Pouilles s’est poursuivi à
l’époque moderne, avec la construction de sanctuaires ad instar
(à l’imitation) de celui du Mont Gargan ou d’églises dédiées 
à l’Archange, avec, encastrés dans leur structure, des fragments de
rocher prélevés dans la grotte des Pouilles. Pour donner une idée de
l’importance de ce rayonnement, il suffit de rappeler que la grotte
de Balsorano, dédiée à l’Archange et située dans les Abruzzes,
serait même, d’après certaines légendes, reliée à la grotte du Mont
Gargan par un passage souterrain108.

Giorgio OTRANTO

RAYONNEMENT  DU  SANCTUAIRE  DE  SAINT-MICHEL 357

105. C. D. Fonseca, « Usque dum pervenit ad Cryptam S. Angeli : culto micaelico e
insediamenti rupestri nell’Italia meridionale », in Studi in onore di Michele D’Elia,
C. Gelao éd., Matera, 1996, p. 85-95.

106. J.-M. Martin, art. cit. (n. 6), p. 383. 401.
107. A. Campione, art. cit. (n. 26), p. 302.
108. G. Pansa, Miti, leggende e superstizioni dell’Abruzzo, Sulmona 1924-1927,

p. 86 sqq.


	Informations
	Informations sur Giorgio Otranto

	Pagination
	323
	324
	325
	326
	327
	328
	329
	330
	331
	332
	333
	334
	335
	336
	337
	338
	339
	340
	341
	342
	343
	344
	345
	346
	347
	348
	349
	350
	351
	352
	353
	354
	355
	356
	357

	Plan
	Campanie
	Basilicate
	Calabre
	Molise
	Pouilles
	Conclusion


